
MESTRE DE CAPÇALERA  

Escrits essencials d’educació  
 
A càrrec de Toni Giménez i Fajardo 

 

 
 
SEGUEIX EL CORRENT 

Diversos corrents pedagògics 

 

Cada una de les pedagogies contemporànies correspon a una cosmovisió, una 

manera de concebre el món i atansar-s’hi. Les seves aportacions ens donen l’opció 

de teixir educacions a mida de cada infant, grup o situació. Totes tenen avantatges 

i inconvenients. Podem tastar-ne unes quantes o fer un gresol amb totes elles. El 

que tenen en comú es que es van preocupar per fer de l’infant l’eix principal de la 

seva acció perquè desplagués les seves capacitats innates i esdevingués una 

persona feliç i lliure, amb tota la seva plenitud. La majoria de teories educatives 

deriven de teories antropològico-filosòfiques: 

 

De caire naturalista: pedagogies idealistes, marxisme. Representants: Plató, 

Aristòtil, Jean-Jacques Rousseau, Hegel, Karl Marx, Bakunin, Marcuse, Andrés 

Manjón, Juan Bosco, García Hoz, Makarenko, Mao, Lorenzo Milani, Paulo Freire, 

Joaquim Xirau, Eugeni d’Ors, Josep Pallach. 

 

De caire artificialista: pedagogies anarquistes, llibertàries, antiautoritàries, 

antiinstitucionals, pragmàtiques. Representants: Bacon, Hobbes, Nietzsche, Leon 

Tolstoi, Francesc Ferrer i Guàrdia, Lobrot, Oury, Carl Rogers, Alexander Sutherland 

Neill, Lourau, Everett Reimer, Paul Goodman, Ivan Illich, Pestalozzi, John Dewey, 

Ovide Decroly, Maria Montessori, Celéstin Freinet. 

 

Hi ha pedagogies que són enteses com a cosmovisions: el cristianisme i el 

marxisme en són clars exemples.1  

 

“LA LETRA CON SANGRE ENTRA” 

Teories pedagògiques de la coacció 

 

L’egoisme humà, l’intent de destrucció i la coacció de la religió justifiquen els 

diversos models educatius coaccionadors i autoritaris. Redreçar la naturalesa 

humana amb disciplina, instrucció i càstig físic perquè si es deixa lliure l’infant es 

torna indecís i agressiu i això el porta al fracàs. És una pedagogia que pretén 

arribar a la perfecció i que no deixa que l’educand decideixi la seva pròpia educació. 

La sentències “La letra con sangre entra” i “Quien bien te quiere te hará llorar” 

resumeixen aquesta manera de concebre l’educació. Val la pena que l’infant 

aprengui plorant el que pot aprendre rient? L’infant respon amb agressió a les 

frustracions i, alhora, la pedagogia autoritària li és antinatural perquè vol arrencar 

de tall el caràcter salvatge, per tant, natural, que té la infància. 

 

 

 

 



TEMPS AL TEMPS 

Teories pedagògiques no directives ni repressives 

 

Aquestes teories, sorgides després de la II Guerra Mundial, es pregunten què vol 

dir educar (pregunta de caire ontològic sobre la naturalesa de l’ésser humà) i per 

què eduquem (pregunta teleològica, sobre les finalitats). 

Llibertat versus autoritat: quant de cada? Cal no confondre autoritat amb 

autoritarisme (abús d’autoritat: obediència per temor). Diferenciar llibertat de 

llibertinatge (abús de la llibertat): educar en llibertat (educació llibertària). 

Les teories antiautoritàries sorgeixen a partir del pensament de Rousseau (fe en la 

bondat de l’infant) i també del pensament de Freud: quan algú imposa la seva 

autoritat, reprimeix l’altre. Supressió de la jerarquia. Res de disciplines ni càstigs 

que produeixin hostilitat. Es tracte de conjugar certa autoritat de l’educador amb 

certa llibertat de l’infant. La funció de l’autoritat ha de limitar-se a suplir la 

incapacitat temporal o circumstancial de l’educand a autogovernar-se.2 

 

Teoria llibertària pura 

 

El mestre és un més del grup. No vol lideratge ni coacciona. No hi ha currículum 

establert ni assistència obligatòria ni horaris fixos. Es donen tres fases: a) Caos: els 

alumnes se senten alliberats; b) violència: ja que l’autoritat genera frustració, ara 

s’han de desfogar; c) calma: necessitat d’autoaprenentatge i de fer coses. Cap 

experiència llibertària pura va passar de la primera fase. 

 

Teoria llibertària moderada 

 

a) Model autogestionari 

 

Qui fa de mestre renuncia al poder a l’aula, però no dins de la institució. Dos 

exemples són el de la pedagogia d’equip de Celéstin Freinet i la pedagogia no 

directiva de Carl Rogers (Oak Park, Chicago, 1902 – 1987) que va ser deixeble de 

William H. Kilpatrick que va ser qui li va fer conèixer el pensament de John Dewey. 

Deixar fer l’infant, tenir en compte la seva naturalesa: aprendre per curiositat. 

 

b) Model assambleari 

 

Distribueix el poder entre tots els membres de l’escola a través de l’assemblea. Un 

exemple d’això és el de l’escola Summerhill, d’Alexander Sutherland Neill 

(Kingsmuir, Escòcia, 1883 – 1973). Després de l’experiència llibertària pura, ell 

posa tres límits a la llibertat: que res no et perjudiqui a tu, que res no perjudiqui els 

altres i que res no perjudiqui l’escola. L’èxit va ser absolut. Conjugar llibertat 

moderada i estima: només la llibertat fa possible la felicitat i només l’amor, cura. 

Descobreix en la psicoanàlisi els traumes del subconscient. Pagar és ser covard. 

Estava en contra del càstig perquè desperta més odi i, aleshores, la conducta 

empitjora. Estava en contra de la religió perquè instaura la por. 

N’hi ha que diuen que l’educació autoritària fabrica robots i n’hi ha que diuen que  

l’educació llibertària bloqueja la maduració de l’educand, quedant aturat en la 

infantesa o, a tot estirar, en l’adolescència.3 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



CANVIA TU PERQUÈ CANVIÏN ELS ALTRES 

Pedagogia alliberadora 

 

El seus representants són Lorenzo Milani i Paulo Freire. Lorenzo Milani (Florència, 

1923 – 1967) era capellà i va tenir un enfrontament fort amb l’església; va ser 

processat per la defensa de l’objecció de consciència, per exemple. La seva és una 

pedagogia alliberadora.: que l’escola pugui transformar la societat amb un judici 

crític. Avui en dia encara continua essent molt admirat i seguit a Itàlia.  

Per a Paulo Freire (Recife, El Brasil, 1921 – Sao Paulo, 1997) educar és despertar, 

conscienciar, potenciar les possibilitats de l’educand i orientar l’alumnat als valors 

de l’ésser humà, no pas coaccionar-lo ni domesticar-lo. Rebutja tanta memorització 

i considera que l’alumne no ha d’estar mai per sota del mestre. Educar per a la 

llibertat: o et transforma o t’adaptes al sistema. Ningú no ho sap tot; ningú no ho 

ignora tot. Va ser un gran lluitador per l’alfabetització de les persones adultes: 

aprendre a llegir i escriure el món de manera crítica. Tota acció educativa empaita 

un fi, un somni, una utopia. No existeix una educació neutra i apolítica. L’educador 

ha de procurar que l’educand tingui la seva pròpia visió, no pas imposar la seva.  

 

FUIG D’ESTUDI! 

La desescolarització 

 
– No fugim d’estudi! 

– Oh, si, fem-ho, si us plau,  

i anem a jugar al parc! 
Broma popular 

 

És realment bona l’escola? No seria millor inventar estructures noves?4 És l’escola 

l’únic mitjà d’educació?5 Una part dels pedagogs llibertaris creen aquestes teories 

antiinstitucionals que sorgeixen de l’antropologia anarquista. Com que l’escola no té 

cura: mort a l’escola! La desescolarització com a opció. No es vol delegar a una 

institució allò que moralment pertany a l’àmbit familiar. No es creu en el sistema 

educatiu. Els seus impulsors van ser Paul Goodman (Nova York, 1911 – 1972); era 

poeta, novel·lista, dramaturg, assagista, sociòleg, pedagog, lingüista, 

psicoterapeuta, conferenciant infatigable, Ivan Illich (Viena, Àustria, 1926) i Everett 

Reimer. Que eduqui la pròpia societat (ciutat educadora) ja que tothom pot 

ensenyar el que sap. L’infant accedeix voluntàriament al coneixement i busca els 

companys. Calen uns administradors i consellers perquè aquesta xarxa funcioni. 

Illich no concep l’escolarització com una forma d’educació. Per educar-se no es 

necessari anar a l’escola i haver-hi anat no comporta tenir una bona educació, tan 

sols una el coneixement d’una informació monopolaritzada. Aquest moviment no va 

arrelar gaire perquè tard o d’hora l’ésser humà necessita ser dirigit i guiat però va 

prendre força a través de l’educació no formal. Avui en dia hi ha molts moviments 

d’educar a casa, individualment o en grups reduïts de quatre o cinc infants (nombre 

idoni a partir del qual ja es considera que hi ha prou socialització).6 

 

 
Gener 2026. 

 
Trobareu els articles anteriors a l’apartat Articles de la meva pàgina web. 

 

                                                 
1 Octavi Fullat, Paideusis, Bellaterra: Universitat Autònoma de Barcelona, 1990: 20.  
2 José María Quintana, Por una pedagogía humanista, Madrid: Dykinson, 1997: 107.  
3 Octavi Fullat, Educació: violència i eròtica, Barcelona: Edicions 62, 1986: 135.  
4 Paul Goodman, La des-educación obligatoria. Barcelona: Fontanella, 1976: 22.  
5 Octavi Fullat, La agonía escolar, Barcelona: Humanitas, 1986: 49.  
6 Francesco Tonucci, Cuando los niños dicen basta, Madrid: Fundación Germán Sánchez Ruipérez, 2003: 34.  

../Mis%20documentos/Web/articles.htm

